# 颜渊第十二

这是篇名,用第一句的最先两个字来表示,并没有什么特别的意义。





④ 到 月 归

与

是称许的意思

复 即践行。

即克制自己的私欲 为实践礼节。

条目。⑤请事斯语:我愿意照着这些话去做!

+=-孔子教导颜渊实践仁 [主旨

一、颜渊问仁。子曰: "克己<sup>①</sup>复礼<sup>②</sup>为仁。一日克己复 礼.天下归3仁焉。为仁由己,而由人乎哉?"

颜渊曰: "请问其目<sup>®</sup>。"子曰: "非礼勿视,非礼勿 听. 非礼勿言、非礼勿动。" 颜渊曰: "回虽不敏, 请事斯 语⑤矣。"

# 译

颜渊请问仁德。孔子说: "克制自己的私欲,实践礼节 就是仁德。只要能够做到这样的地步, 天下的人都会称许 你是个仁者。实践仁德需要靠自己下功夫,难道还要靠别 人吗?"

颜渊说:"请问实践的条目是什么?"孔子说:"不合 礼的事不要看,不合礼的话不要听,不合礼的话不要说,不 合礼的事不要做。"颜渊说: "我颜回虽然鲁钝, 但愿意照 着这些话去做!"

#### 引 洣

"克己复礼"的"礼"字,是指礼的本质,也就是我们固 有的心性。克制自己的欲望, 便能够达到恢复本有的心性。 "克己"和"复礼"是一体两面、合起来看、便是我们常说的 克复。克复什么呢? 把非礼克复过来, 使其合礼, 便是克复。

非礼勿视, 合礼的便要视。非礼勿听, 合礼的便应该 听。非礼勿言, 合礼的当然要言。非礼勿动, 合礼的必须要 动。只要克去非礼的私欲,就可以回复应有的活动。视听言 动,无一不合乎礼的要求,便是立身端正。

只要遵守非礼勿视、非礼勿听、非礼勿言、非礼勿动的 准则,我们便具有很大的自由,可以扩展自己的生命。所以 孔子认为实践仁德,主要靠自己,不能依赖他人。自我觉

327

+

醒, 自我改善, 还需要自我提升。

这样说起来, 克己复礼便是自爱。一个人处处克制自己 的不正当欲望,约束自己的不正当行为,便是克己复礼,即 是白爱的表现。

# 生活智慧

- (一) 要爱人, 必须先自爱。使自己守法守分, 事事合 乎礼制,然后才有资格说爱人,否则满口爱人,却经常伤害 他人,令人厌恶、怨恨。
- (二) "礼"和"理"同音, 所以合礼可以说是合理。 合理的礼制,并不可怕,当然应该遵守。不合理的礼制,也 应该循合理的途径,来加以改善。
- (三) 男女两性之间的非礼,大家似乎颇能警觉。最好 能够扩大范围, 在看、听、说、做方面, 都不可非礼。

二、仲弓问仁。子曰: "出门如见大宾®, 使民如承®大 祭<sup>3</sup>。己所不欲,勿施于人。在邦<sup>3</sup>无怨,在家<sup>5</sup>无怨。" 仲弓曰: "雍虽不敏、请事斯语矣。"

# 译

仲弓请问仁德。孔子说: "出了门就像要会见贵宾一 样,使用民力像承当重大的祭祀一样。自己不喜欢的事物, 不要加在别人身上。这样在诸侯的邦国担任公职,没有人怨 恨,在卿、大夫的家里工作,也没有人怨恨。"

仲弓说: "冉雍虽然鲁钝、愿意照着这些话去做!"

#### 31 洣

一个人要做到没有人怨恨,实在并不容易。因为人各有



强自我约束的修养。 、克己复礼着 加

指在卿、大夫家。 即在诸侯国 指重大祭典。 贵宾。②承: [主旨

十二:二 [建议 便 要适可而止, 人吃东西 请

不应该一而再, 人帮忙做事,

勉强对方,以免产生不愉快的后果。

不同的欲望, 很难获得一致的赞赏。唯一的办法, 便是时时 刻刻, 构持"己所不欲, 勿施于人"的心态。凡事将心比 心, 才能减少大家的怨恨。

一般人对贵宾十分客气, 对普通人就不是这样。这种差 别待遇,很容易引起反感,造成困扰。如果对人都十分恭 谦,便可以减少这些麻烦。

孔子认为仲弓很有气度,可以担任君王,所以用"如见 大宾"、"如承大祭"来教导他。这种因材施教的方式,是 孔子教学的一种特色, 值得大家重视。

# 生活智慧

- (一) 广义的仁, 是忠、孝、仁、爱、信、义、恕、悌 等等德行的总称。狭义的仁,便是爱。"己所不欲,勿施于 人". 可以当做爱人的一种方法, 用将心比心来对待他人。
- (二) "己所不欲, 勿施于人"看似消极, 其实不然。 不能够随便颠倒过来,说什么己所欲,必施于人。因为这样 一来,固然比较积极,却相当危险。譬如说自己喜欢喝咖 啡. 便认为别人一定也会喜欢, 结果勉强对方喝下, 弄得他 整夜睡不着觉,岂止是反遭怨恨呢?
- (三) 己之所欲, 可以尝试着先施于人, 但是必须尊重 对方,不能带有丝毫勉强。通常我们一请、再请,对方 若是不肯接受, 便应该适可而止, 以免引起不悦。当然, 只请一次便不再请,显然是不及,和再三勉强,同样不 合理。



:: 即忍。是说话迟钝的样子。 《史记》称他『多言而躁

①司马牛:姓司马名犁,

字教导浮躁多言 孔子以 [主旨 讱

的司马牛。

免轻诺寡信 开口之前, 想妥当了再开口 以

三、司马牛<sup>①</sup>问仁。子曰: "仁者其言也讱<sup>②</sup> (rèn)。" 曰: "其言也讱,斯谓之仁已乎?"子曰: "为之难, 言之得无讱乎?"

### 译

司马牛请问仁德。孔子说: "仁者说话常有所忍耐而不 轻易出口。"

司马牛反问: "说话有所忍耐而不轻易出口,这就算是 仁了吗?" 孔子说: "做的时候既然很难,说的时候又怎能 不忍耐而随便说出口呢?"

#### 31 洣

孔子主张仁人必须言行一致,也就是说到做到的意思。 要言出必行,最好的办法便是不轻易说出口。能够先忍耐一 下,想清楚了再开口,势必有一些迟钝的样子。做得好总比 说得好要受人欢迎,说得好却做不出来,终究令人厌恶。凡 轻诺的人, 大多寡信, 大家要引以为戒。

### 生活智慧

- (一) 说话迟钝,如果出于谨慎,信用度通常比较高。 话说得太快, 令人不敢相信, 彼此的信赖感必然随着降低。
- (二) 孔子向司马牛说这一番道理, 致使后人认为司 马牛急躁而且多话,可见许多人喜欢牵强附会.乱加 臆测。
- (三) 忍一忍, 先想好再开口, 有把握才答应。对现 代人来说,尤其重要。在求快的风气中,大家愈来愈没有 信用。

四、司马牛问君子。子曰:"君子不忧不惧。"曰: "不忧不惧,斯谓之君子已乎?"子曰:"内省不戎 $^{\circ}$ ,夫何 忧何惧?"

# 今 译

司马牛请问怎样才算是君子。孔子说:"君子不忧愁、不害怕。"司马牛再问:"不忧愁、不害怕,这样就算是君子吗?"孔子说:"自我反省而没有愧疚,那有什么可忧愁、可害怕的呢?"

# 引 迷

人生最理想的状态,应该是心安理得。心不能安,那就 忧愁、害怕。我们常说坐立不安,实在很难过。

要心安理得,最可靠的方法,莫过于时常反省,力求自 我改善。等待时日一久,能够反省时丝毫都不觉得愧疚,那 就心安理得,无所忧虑也无所恐惧了。

"不忧不惧",代表内心安宁,用不着忧愁,也用不着恐惧。最好的办法是谨言慎行,使自己无所忧也无所惧。倘若明明有忧有惧,不过视若无睹,或者避而不谈,甚至于置之不理,那就是表面若无其事,实则内心很不安宁。这种虚伪不实的表现,并不是君子所应该做的。

# 生活智慧

- (一) 有很多事情,让我们回想的时候,不自觉地脸红起来。想想现在已经改过,自然心安了许多,觉得有一些长进。
  - (二) 有一些事情, 想起来内心很不安宁, 最好设法加

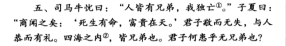
的生活智慧

论

语

以补救。而且要快,慢了恐怕失去机会,终生不安才可怕。

(三) 能够内省不疚,做到不忧不惧,才是君子。并不 是什么都不管, 反正不忧愁也不害怕, 根本就是废人。



# 译

司马牛忧愁地向子夏说: "人家都有好兄弟, 唯独我没 有。"子夏说: "我曾听说: '死生命中注定, 富贵由天安 排。'君子对事敬慎就不会出差错,对人恭敬有礼。天下的 人都可以做你的兄弟。君子何必忧虑没有好兄弟呢?"

#### 31 沭

兄弟和朋友的不同,在于有无血缘关系。实际上有的朋 友,除了亲情以外,在许多方面都和兄弟没有区别。而有的 兄弟,除了亲情以外,在很多方面都不如朋友。一个人最重 要的,是自我修持,提高自己的品德。不但兄弟(包括姊妹 在内) 相亲相爱, 朋友也都志同道合。这时候兄弟和朋友同 样亲密,彼此互助,当然不必忧虑没有好兄弟了。

"死生有命,富贵在天"是子夏引用来劝慰司马牛的,是 不是真的这样,我们尊重各人的选择。

# 生活智慧

(一) 死生有命, 如果是真的, 命在哪里? 很可能和自 己的生活方式有关。我们怎样活,应该可以决定我们的命, 究竟有多长。命如果是定的,应该也是由自己来决定。



五

形单影只。②四海之内:指天下人。 都在宋国作乱, 司马牛逃亡在

> 4 好 自 夏 [修养 劝司 马

宔

完全看我们怎样修养自己的 德,来决定我们这一生 四 五 海之内, 兄

有多少好兄弟、好朋友。

八主旨

①明:

即

②浸润之谮

言

士二・六

注 即明察。

释

③肤受之愬:指诉冤的言语似有切 语毁谤人就像水渐渐浸透物品

容易让人信以为真



- (二) 我们一生的努力,即在证明我们的寿命有多长,富 贵有多少。如果自己不努力,就算有天命,恐怕也不会总现。
- (三) 命就是天、天也就是命。我们的天命是什么,必 须由我们自己努力来证明。有没有好兄弟, 有多少好朋友, 都是天命, 也都由我们自己来实现。

六、子张问明<sup>①</sup>。子曰: "浸润之谮<sup>②</sup> (zèn), 肤受之 愬<sup>③</sup> (sù),不行焉。可谓明也已矣。浸润之谮,肤受之愬, 不行焉,可谓远也已矣。"

# 译

子张请问怎样才算明察。孔子说: "像水逐渐渗透的谗 言,像切身之痛的诉冤,在他面前都会被识破而行不通,这 可算明察了。像水逐渐渗透的谗言,像切身之痛的诉冤,在 他面前行不通,也可算是见识深远了。"

#### 31 洣

"明"是明察是非,"远"是明察得深入而长远。两者 都是明,却显然有程度上的差别。孔子先说这样可以算做明 察了,接着又指出"远"比"明察"更进一步,更深一层。 简直是明察得更为透彻了。表示防止谗言和明辨冤情,实在 并不容易。

谗言是陷害人的坏话,原本不是真的,可是一而 再、再而三,说久了就会令人感觉好像是真的。如果 不能明察,实在很容易受到蒙骗而吃亏上当,甚至受 到伤害。

诉冤的人, 无不声泪俱下, 令人十分感动而信以为 真。如果能够不为所动,也不为所误,那就是见识深 远了。

# 生活智慧

- (一) 我们把喜欢听小话的人, 称为耳朵轻。表示很容 易受人蒙骗,产生错误的判断。一般人如此,尚且为害不 大。具有权力,可以影响他人的人士,若是耳朵轻,害处就 很大,不能不慎为防止。
- (二) 传播谗言, 有时出于恶意, 有时则出于无心。但 是所造成的伤害, 却是同样的。所以用心明察, 不传不实的 信息,实在十分重要,人人都应该谨慎。
- (二) 现代诵讯发认、传播谏度极为惊人。培养高 度的警觉性和明察是非的能力, 对每一个人来说, 都 很要紧。

七、子贡问政。子曰: "足食,足兵,民信之矣<sup>①</sup>。" 子贡曰: "必不得已而去,于斯三者何先?"曰: "去<sup>②</sup>兵。"

子贡曰: "必不得已而去。于斯二者何先?"曰: 食。自古皆有死,民无信不立。"

# 译

子贡请问怎样为政。孔子说: "充足粮食,修整军备, 使人民信任政府。"

子贡说: "如果迫不得已,在这三项中要先去除哪一项 呢?" 孔子说: "去除军备。"

子贡说: "如果迫不得已,在剩下两项中要去除 哪一项呢?"孔子说:"去除粮食。自古以来,人都免 不了一死。人民如果不信任政府, 国家的威信就建立 不起来。"



自己的判断能力, 不要传播未经证实的信 以免误信误传, 害加

建议

修整, 然后教化实行,而后民才能信于我 足兵, 民信之矣: 仓廪充实,

十二七

注

方法与应变的道理。

都应该信用第一!

无论从事任何行业,一七 [建议]

士二六

[注释

孔子教导子贡为政

[主旨

# 引 迷

孔子把充足粮食、整修军备和建立人民的信心,当做施政的三大要项。一切生产,莫不为了足食。所有军备,都是为了足兵。仅仅这两项,很难区分王道或霸道。所以孔子认为迫不得已时,可以去兵,也可以去食。唯有诚信立国,使人民对政府有信心,才是王政的主要特征,一定不可以忽视。

既然诚信这么重要,孔子为什么把它摆在足食、足兵之后,最后才提出来呢?因为仓库里粮食充足,才能用心整修军备。安全获得保障,才能够实施教化。但是依重要性而言,教化的功效,当然比足食、足兵更为优先。

# 生活智慧

- (一)以诚信立国,而不主张以强大的军备立国,这是 王道和霸道的主要差异。唯有民众真诚爱戴和支持,才是真 的强国。
- (二) 自古以来,人人都不能不死。所以去除粮食和军备,只要民众对政府有信心,仍然不至于亡国。国家虽然衰弱,民众的斗志依然十分坚强,当然不会灭亡。
- (三) 民无信不立,是指国家而言。人无信不立,是对个人来说。无论团体或个人,都以信用为重,不可轻忽。

八、棘(jí)子成 $^{\circ}$ 曰:"君子质而已矣,何以文为?"子贡曰:"惜乎! 夫子 $^{\circ}$ 之说,君子也。骊(sì)不及舌 $^{\circ}$ 。文犹质也,质犹文也。虎豹之粹(kuò),犹犬羊之粹 $^{\circ}$ 。"

纹彩相异。『鞟』即 皮好像相同,但毛的 之鞟:虎豹皮与犬羊

子贡矫正棘子成的偏激言论

品德好,固然十分重十二·八 [建议]

服装整齐、态度高雅,同样要加以重视

仪

# 今 译

棘子成说: "君子只要有好的本质就够了,何必要礼乐的文采来修饰呢?"子贡说: "可惜啊,棘夫子这样解释君子! 话说出来,四匹马驾的快车也追不回来。文采和本质同样重要,如果把虎豹和犬羊皮上的毛都除掉,看来不就很相同吗?"

# 引 迷

《雍也篇》说过"质胜过文",也就是内在胜过外表,给 人粗野的印象。反过来,"文胜过质",也就是外表胜过内 在,必然是虚伪、浮夸。可见质和文同等重要,不可偏忽。 如果外表看起来一模一样,我们实在很不容易分辨君子和野 人。就好比虎豹和犬羊的皮革,十分相像,若不是外表的毛 不一样,我们很难加以分别。

# 生活智慧

- (一)一言既出,驷马难追。愈是身份、地位高的人,愈不能够随便开口说话。愈受到大家重视的人,愈不能不慎言,因为话说出来,可能会影响很多人,显得很重要。
- (二) 虎豹的皮和犬羊的皮, 价格不一样, 主要是外表的花纹不相同。如果花纹也一样, 就不可能卖得比较昂贵。
- (三)外表和实质,最好能够密切配合。佛要金装, 人也需要衣装,就是这个道理。表里一致,才是彬彬 君子。

•九、哀公问于有若曰: "年饥,用不足,如之何?" 有若对曰: "盍<sup>®</sup>彻<sup>®</sup>乎?"曰: "二<sup>®</sup>,吾犹不足,如之何其彻也?"

对曰: "百姓足,君孰与不足? 百姓不足,君孰<sup>3</sup>与足?"

# 今 译

鲁哀公问有若: "年成歉收,国家财用不足够,怎么办呢?"

有若答: "为何不实行十分抽一的税制呢?" 哀公问: "十分抽二的税,我都还不够用,怎么可以只收十分之一呢?"

有若答: "百姓富足了,国君怎么会不富足?百姓不富足,国君又怎么能富足?"

# 引迷

财政和经济不同,前者量出为人,后者量人为出。政府的财政,可以预先订好计划,看看需要支出多少,再来寻找财源。这时候税收的高低,当然是主要的考虑项目。然而,农民的收成不佳,依法纳粮确有困难,政府就应该调整计划,以求收支平衡。否则不顾民众的生活,失去民众的信心,对政府相当不利。

# 生活智慧

- (一) 为政者最好抱持"下贫则上贫,下富则上富"的心态,先求富民,再求富国。民众生活获得改善,自然乐于依法纳粮或纳税。
  - (二) 遇到农作物收成不好的时候,减免纳粮的比例,应该

论语的生活智慧

336

度而

渊

是可行的办法。用其他的税收来弥补,也是全民互助的措施。

(三) 政治的主要功能,在为人民服务。如何藏富于民, 使人民安居乐业, 发挥节用爱民的精神, 殊为必要。

十、子张问崇德<sup>①</sup>、辨惑。子曰: "主<sup>②</sup>忠信. 徙义<sup>③</sup>. 崇德也。爱之欲其生,恶之欲其死。既欲其生,又欲其死, 是惑也。"

# 今 译

子张请问怎样提高品德,明辨疑惑。孔子说: "亲近忠 信的人, 使自己的行为趋向于道义, 就是提高品德。喜爱一 个人就要他生,讨厌一个人就要他死,既要他生又要他死, **文就是疑惑。**"

#### 31 洣

崇德的意义, 在明辨人和禽兽的不同。人有道德, 而禽 兽则无。有道德才有资格称为人, 讲求忠信, 主张正义的 人, 才算是正当的君子。

一般人爱之欲其生,恶之欲其死。便是自己解不开的一 种洣惑, 充满了矛盾, 却又纠缠不清。

# 生活智慧

- (一) 忠表示尽心竭力,没有丝毫虚伪不实。忠是德行 的根本,崇尚道德,必须注意忠的修养功夫。待人忠厚,做 事忠实, 人际关系自然和谐、圆通、美满。
- (二) 外人要忠、说话要信、事无大小都应该尽心竭力、把 它做好。现代人应该有这样的观念,更应该发挥这样的精神。
  - (三) 义是话官、应该的意思、把一件事处理得很适宜,



③徙义:指迁善,行为趋向于道义。

辨惑的道理。 孔子教导子 张 崇 父子都各尽其道。上字为名词,

臣臣,父父,子子:

注释

十二・十一 [主旨]

一「建议

孔子建议齐景公

调整自己的言行态度。 名份和地位,以求合理地 定位的工作,看看自己的

便是义。义表示人与人交往的共同准则,可以说是行为的最 高准则。使自己的行为合乎义的要求,即为改过迁善。

十一、齐景公问政于孔子。孔子对曰:"君君,臣臣,父父,子子 $^{\circ}$ 。"公曰:"善哉!信如君不君,臣不臣,父不父,子不子,虽有栗 $^{\circ}$ ,吾得而食诸?"

# 今 译

齐景公问孔子治国的道理。孔子回答说:"当国君的要尽国君的道理,当臣子的要尽臣子的道理,做父亲的要尽父亲的道理,做子女的要尽子女的道理。"景公说:"好啊!要是君不尽君道,臣不尽臣道,父不尽父道,子不尽子道,就算有粮饷俸禄,我怎能来享用它呢?"

# 引 迷

君、臣、父、子表示一个人在群体中的定位,也就是所处的位置。其中君臣属于社会性的关系位置,而父子则是自然性的关系位置。君君、臣臣、父父、子子,具有正名的意义。为君的能正确按照自己的名份、地位,表现出应有的道德与才能,以充分显示其应有的价值。也需要为臣的,同样表现出相对的配合。双方互动的结果,才使得君有君的样子,而臣也有臣的模样。各自扮演好自己的角色,共同完成既定的任务。父子也是一样,在家庭中扮演不同的角色,彼此定位,做出合理的互动,以维护人伦的秩序,完成齐家的使命。

# 生活智慧

(一)现代有些人主张父子应当像朋友一样,就正名、定位而言,颇不合适。父亲变成朋友,子女最为可怜。多了

- (二) 父亲是一辈子不能变换的,朋友则是合不来或者情况改变,就会变换的。父亲变成朋友,哪一天被子女换掉了,改口叫名字而不称呼父亲,怎么办?
- (三)正名十分重要,名不正则言不顺,会产生很多不良的后遗症。不要由于求新求变,或者标新立异,乱改名字,不但妨害视听,而且容易引起误解或扭曲。

十二、子曰:"片言 $^{\circ}$ 可以析稅 $^{\circ}$ 者,其由也与?" 子路无宿诺 $^{\circ}$ 。

### 今 译

孔子说: "听信片面之词就能够判决案件的,大概就只有子路的话才做得到吧!"

子路承诺别人的事,不会拖延时日。

### 引迷

子路天资聪慧,智力过人。由于平日说话很有信用,以 致断案的人,只听取子路片面的言辞,便敢于判决。

孔子这一番话,并不是赞美子路依据人家片面的言辞,便判定是非。如果子路真的这样,不问问另外一方的意见,就加以论断。相信孔子不但不赞美,反而要责骂他。

子路的信用,从他的急于兑现诺言,答应人家的事,马上去办,可以看得出来。有信用的人,他的片面言辞当然可以合理地相信。否则的话,片言折狱显然十分危险。



③无宿诺:指急于履行诺言。『宿』即②折狱:为断狱,判决案件。

留

二注

令人敢于片言折狱。 孔子称赞子路言而有 示

 小听讼:即审判案件。 +=+=

[注释

十二・十三 [主旨] 孔子希望感化



# 生活智慧

- (一) 希望别人相信我们的话, 最好的办法. 便是言而 有信, 言出必行, 使人不致产生怀疑。久而久之, 就算真是 片面的言辞,大家也会相信。
- (二) 为了公正起见,通常听取片面言辞之后,应该 再听取另外一面的言辞。把双方的意见对应起来,看看 有没有什么矛盾或相反的地方,进一步求证,才能加以 论断。
- (三) 再有信用的人, 有时居干私利, 难免也会说出一 些偏颇或不真实的话,最好加以小心求证,才来判断。我们 再有信用, 也不能反对人家求证或怀疑。做人必须经得起考 验, 所以用不着害怕, 也不能够生气。

"听讼<sup>①</sup>、吾犹人也<sup>②</sup>、必也使无讼平!" 十三、子曰:

# 译

孔子说: "审判案件,我和别人一样,但最好能够使民 众不兴诉讼!"

#### 31 洣

人是群居的动物,却由于个别差异,难免因看法不 同而争执。若是各持己见, 调解不成, 那就非诉讼不可。 只要能够公正严明,做到不枉不纵,也算是一种排解纷 争的方式。但是孔子认为,能够进一步相互谅解、彼此 包容. 社会和谐. 没有诉讼的案件, 那才是正本清源的 做法。

# 生活智慧

- (一) 西方人认为依法诉讼, 本来就是正当的行为。律 师和法官是良好的职业,一切依法判决,属于正常的运作。
- (二) 我们中国人, 连法官都喜欢庭外和解, 尽量避免 对簿公堂, 以免伤害彼此的感情。诉讼是不得已的行为, 能 免则免。
- (三) 明礼义、知廉耻, 就会减少诉讼案件。但是. 一旦进入诉讼,就应该依法处理,不可以循私舞弊而有失 公正。

十四、子张问政。子曰: "居之无倦", 行之以忠。"

# 译

子张请问为政的道理。孔子说: "在职位上不能有任何 懈怠,推行政事一定要尽心。"

#### 31 沭

"居"是存心的意思、我们常说居心如何如何、或者究 竟有什么居心,是同样的用法。把心存放在自己的职务上 面,丝毫没有倦怠的感觉。而且工作时尽心尽力,表里一 致, 当然不致有所疏失。

# 生活智慧

(一) 在职怨职, 干一行不满意一行, 是一般人的错误 观念,影响所及,做事不用心,稍遇困难便想打退堂鼓,效 果当然大打折扣。



能不诉讼最好 崇法守纪, [建议 力求不惹

「之」在这里,指政事而言。

①居之无倦:是平日用心不倦的意思 注释

十二十四

十二十四

「建议

小人的用心不同。



(二)为人民服务,当然不应该懈怠。凡事半途而废,等于没有做。有时引起众人的反感,对政府失去信心,为害更大。

(三)对人对事尽心尽力,便是忠。推行政令时,尽心 尽力,也叫做忠。先决条件是不抱怨,也不嫌麻烦,否则很 难做到。

十五、子曰:"博学于文,约之以礼,亦可以弗畔矣 夫。"

本章重出,见《雍也篇》第二十五章。

十六、子曰:"君子成人之美 $^{0}$ ,不成人之恶。小人反是 $^{2}$ 。"

### 今 译

孔子说: "君子成全别人的好事,不成全别人的坏事。 小人刚好相反。"

# 引 迷

成全是一种难得的美德,必须具有欣赏、接纳,以及宽宏大量的素养。先要欣赏别人的长处,能够接纳所做的好事,并且衷心加以赞扬和协助。

小人的心胸,通常比较狭窄,见不得人家好。一旦发现 别人有什么长处,必定想办法揭发他的缺失,大力加以批判 和指责。

君子希望通过成全的美德, 使所有的人, 都逐渐成为好人。小人深怕别人好过他, 恨不得所有的人, 都变成小人,

论语的生活智慧

342

孔子教导子张为政的道理。

来掩饰自己的过错。

帮助别人做好事,不帮助别人做坏事。成全具有选择 性,不能够什么都热心帮忙,变成滥好人。

# 生活智慧

- (一) 成人之美,是一种成全的美德。不一定出钱出力,也不一定亲自参与。只要不打击、不攻讦、不抹黑、不曲解,就会顺水推舟,让好事能够顺利完成,便是一桩美事。
- (二) 有些人认为自己完成的,才是好事。别人所做的,必须加以破坏,才不致显得自己无能。其实世上可以做的好事很多,各人做各人的,何必比来比去,还要加以打击?老子尚且倡导功成不居,何况放手让别人去建功呢?
- (三) 打击坏人,是一种道德勇气,值得鼓励。打击好人,那就成为刻薄的小人,势必为大家所厌恶。我们只能打击坏人,不能打击好人。

十七、季康子问政于孔子。孔子对曰:"政者,正 $^{\circ}$ 也。 于帅以正,敦 $^{\circ}$ 敢不正?"

# 今 译

季康子问孔子为政的道理。孔子答道: "政字的意义就 是中正,您依正道而行,还有谁敢不依正道来做呢?"

# 引 迷

"正"的意思,便是我们常说的正道。从事政治工作,必须以正道修身,使大家受到感应,共同趋向光明正大的途径。居上位的人,尤其要以身作则。务使所领导的人,也不敢不走正道。



座右铭。经常反省,看看自己做到了多少。把成人之美,不成人之恶,当做自己

②孰:是谁的意思。 ①正:即正道。 十二·十七 [注释]

要自己先不贪。 孔子教导季康子止

不欲:指不贪欲

[注释]

# 生活智慧

- (一)正就是对的、是的和光明的,能恪守正道,便是 堂堂正正的君子。从自己做起,先求正身,然后才能正名。
- (二) 恪守正道的原则,是千古不移、历久常新的。我 们从日常生活做起,力求恪守正道,由行正而身正,然后做 到心正的地步。
- (三)任何恪守正道的人,不但不会怨天尤人,而且受人尊敬。只要坚定不移,自然逐渐影响邻近的人,大家都趋向正道。

十八、季康子患盗,问于孔子。孔子对曰:"苟子之不欲 $^{\circ}$ ,虽赏 $^{\circ}$ 之不窃。"

# 今 译

季康子忧心国内盗贼很多,向孔子求教。孔子答道: "如果您自己不贪求财货,就算您奖励人民去行窃,他们也 不会去做的!"

# 引 迷

上行下效,是自古以来,屡见不鲜的事实。领导者有什 么偏好,很快就会引起大家的仿效。

长辈有什么作为,晚辈加以仿效,也是上行下效,情况 十分普遍。

# 生活智慧

(一) 中国人的眼睛,普遍喜欢向上看。看着居上位的

人,来调整自己的步伐。上行下效的现象,在中国社会尤为 明显。

- (二) 君臣是社会性的关系,因为道义而互相结合。 所以上下都应该合义,也就是合理节制自己的私欲,以 求正身。
- (三)我们常说无欲则刚,上下都合理节制私欲,便能在各自的职位上,直道而行。就算有外界不良引诱,也不动心。

十九、季康子问政于孔子曰: "如杀无道,以就<sup>©</sup>有道,何如?"孔子对曰: "子为政,焉用杀?子欲善,而民善矣。君子之德风,小人之德草。草,上<sup>©</sup>之风,必偃<sup>®</sup> (yǎn)。"

### 今 译

季康子向孔子请问为政的道理: "如果杀掉无道的坏人,成就有道的善人,怎么样呢?"孔子答说: "你是主政的人,为何要动用杀戮呢? 你想为善,老百姓也就为善了。在位者的德行就像风,老百姓的德行就像草,风加在草上,草必定是随风仆倒的啊!"

# 引 迷

往昔的民众,有如草那样顺从。我们常说风吹草动,便 是上面有什么样的作为,下面就会自动仿效。所以君子的德 行和风一样,而小人的德行和草一样。君子指领导者,小人 在这里指一般百姓。领导者喜欢善行,老百姓就会表现出善 行,效果十分明显。

现代民众的知识提高,见识也因而增广。按理说应该更加容易教化,不料许多人利用知识和见识来追逐个人的名位、财富,却忘却了提高道德修养。以致假借自由、平等、



十八

欲熏心,反而害了自己。 会到来,居于上位却不幸利 自己的欲望,以免有一天机

> ①就: 即成就。 ①就: 即成就。

是仆、倒的意思。在这里当动词用,意思是在草的上面吹动

修养,促进社会的和谐。 代替法律,来提升自己的 、认识礼教的优点,以 十二十九 [建议]

品礼

人权等一知半解的名词,盲目扩展个人的权利和自由。 有利于己的即仿效,甚至于使用得过分;不利于己的, 便发挥自主性和创造性来加以抵制和抗拒,甚至反其道 而行之。

于是大家想起加重刑罚,采取重罚的政策,来吓阻民众违犯法规。殊不知强调法治的结果,产生一种"只要不犯法,什么都可以做"的错误观念,大家只怕违法,却不能免于无耻。光凭法治,民众很难培养"尊人卑己"的礼让精神。满脑子"不要让自己的权利睡着了",动不动就要聚众抗争,甚至走上街道,社会不安,更不可能和谐。

孔子并不否定法治的重要性,但他深切了解法治的功效,为时甚短。居于长治久安的考虑,必须以德治、礼治为主导,而法治不过是暂时性的措施。用法令来吓阻,可以收到暂时的、有限的效果。重视教化,鼓励居上者以身作则,而大众上行下效,仍然是主要的治道。

# 生活智慧

- (一)尊重他人的自由和权利,并且养成先人后己的礼让精神,才是大家乐于接受的治理方式。不得已则可先实施法治,赶快加强道德教育,以求提升为礼治,向德治迈进,才能长治久安。
- (二)礼治的重点,在事先防患。而刑罚的措施,只能禁止于事后。法治的效果,比较明显易见。礼治的功能,在潜移默化之中,不容易看得出来。但是礼治长远,法治却仅能吓阻于一时。
- (三) 先立规矩。养成习惯后,愈少提起规矩的,愈彰显品德修养良好。动不动就要用刑罚来吓阻的,品德很差。



的差别

+=-=+

③色取仁而行违: 指表面似 实际的作为却都违反。

指有名望

(4) 专务虚伪, 还不自疑 居 之不 疑 指 为 是

+=-=+ 孔子辨明「闻」

二十、子张问: "士何如斯可谓之达<sup>①</sup>矣?"子曰: "何 哉,尔所谓达者?"子张对曰:"在郏必闻<sup>②</sup>,在家必闻。" 子曰: "是闻也、非达也。夫达也者,质直而好义,察言而 观色, 虑以下人。在邦必达, 在家必达。夫闻也者, 色取仁 而行违<sup>3</sup>,居之不疑<sup>4</sup>。在邦必闻,在家必闻。"

# 译

子张问: "一个士人要怎么做才算是通达呢?" 孔子说: "你说的通达是什么意思?"子张答说: "在诸侯的邦国,一 定有名望,在卿、大夫的家,一定有名望。"孔子说:"这 是名望,不是通达。所谓通达的人是:本质正直讲求道义, 能剖析别人的言语、观察别人的脸色,总是谦退而处处居于 人下,这样他在邦国内必定通达,在卿、大夫家里,也必定 通达。所谓有名望的人,可能只是表面上爱好仁德,行为却 不如此, 自己以仁者自居而不加疑惑, 这种人他在国内一定 骗取名望,在卿、大夫家里,也一定骗取名望。"

#### 洣 引

"闻"的意思、是名声传播出去、让大家听得到。我们 常说闻名世界或举世闻名,就是有名声的人,连不相识的人 都知道, 也称为有名望的闻人。

"达"的意思,是通晓事理而且看开一切,很容易获得 大家的协助而达成他所想要做的事情。

有名望的人,同样有阴有阳。也就是有真的,便有假 的, 就好像君子那样, 有真君子也有伪君子。名符其实的闻 人,大多能够通达。名不符实也就是虚有其名的闻人.很快 就会被揭露、被扯穿,被大家视为骗子。

オ合乎水到

+=-=+

注

# 生活智慧

- (一) 人怕出名猪怕肥, 因为猪肥了, 很快会被宰杀, 以便食用。人出名了,就有很多人动脑筋,想要利用这个人 的名声,来做一些不一定有利于社会的事情。或者出售一些 假冒或不好的货品, 甚至于借着这个人的名来行诈骗的实。
- (二) 愈有名望, 愈需要谨慎小心, 以免被利用。然而 防不胜防, 所以不能随便答应人家, 接受人家的请托, 或者 未经查证, 便传达或传播某些讯息。
- (三) 实至名归,才是安全的正道。没有达到一定的程 度, 便名闻社会, 很可能变成一种负担。这时候赶紧充实自 己,格外小心,更为谦虚、礼让,才是预防出丑的有效涂径。

二十一、樊迟从游于舞雩之下。曰:"敢问崇德、修 慝<sup>①</sup>(tè)、辨惑。"子曰:"善哉问! 先事后得<sup>②</sup>。非崇德 与? 攻其恶, 无攻人之恶, 非修慝与? 一朝之忿<sup>③</sup>, 忘其身, 以及其亲, 非惑与?"

#### 今 译

樊迟跟随孔子在舞雩台下游览、问道:"请问怎样提高品 德、排除恶念、明辨迷惑呢?"孔子说。 "问得好!只做应该 做的事, 而不计较报酬, 不就是提高品德吗? 批评自己的过 错,不去指责别人的过错,不就是排除自己的恶念吗? 一旦发 怒. 忘了自己的安危甚至连累父母家属,这不就是迷惑吗?"

#### 31 洣

一般人做事, 只问喜欢不喜欢, 不问应该不应该; 只问 可以获得多少报酬,不问能够产生多少价值。这样的人,怎

语 的 生 活 智 慧

论

<del>+</del>

眼睛向外看,只看到别人的讨错,不反省自己的缺失。 必须检讨的时候,尽量把过失推给别人。这样的人,当然无 法排除恶念。

一生起气来,就不顾一切,要和别人拼命。不但自己受 到伤害, 甚至于危及亲人。这样的表现, 不正是迷惑吗?

# 生活智慧

- (一) 崇德、修慝、辨惑是修养心性的主要项目。我们 最好以先事后得、不忘自己反省、不要小不忍而乱大谋,来 互相勉励, 以资改进。
- (二) 做事时,不妨争先。有好处时,何妨礼让。初听 起来好像很吃亏,其实不然,实施久了成为习惯,才能真正 领悟吃亏就是占便宜的道理。
- (三)减少自己的恶,等于增加自己的善。一切全在自 己的一念之间, 所以每次起心动念, 都应该及时加以端正。

二十二、樊迟问仁。子曰:"爱人。"问知。子曰: "知人。"

樊迟未达<sup>①</sup>。子曰: "举直错诸枉,能使枉者直<sup>②</sup>。"

樊迟退,见子夏。曰:"乡③(xiàna)也吾见于夫子而 问知,子曰,'举直错诸枉,能使枉者直',何谓也?"

子夏曰: "富哉言乎! 舜有天下, 选于众, 举皋 (gāo) 陶® (váo),不仁者远矣。汤有天下,选于众,举伊尹®, 不仁者远矣。"

#### 今 译

樊迟请问仁德。孔子说: "爱护众人。"又请问明智。 孔子说: "能明察人的好坏。"



的修养功夫。 +=-+ 孔子论述心性 Ŧ 盲

来提升自己的品德修养。 以忠信、 Ŧ 坚忍、 建 议

② 句为知的表现, 直 即 即拔擢。 错诸 枉 下句为仁的表现 错 能 使 指安 枉 置。 者 直 上

①未达. 即 未明

> ⑤伊尹: 舜的贤臣。 向 指 前此 时

: 汤的贤相

论

语 的

生

活

智 慧

350

樊迟退出,又去找子夏,说道: "先前我在老师那里问 怎样才算明智. 老师说. '提拔正直的人放置在不正直的人 上面,能使不正直的人也正直',这是什么道理呢?"

子夏说: "这话说得很有意思! 舜有天下, 在众人中选 用皋陶为他的臣子, 那些不仁的人就远离了。汤有天下, 在 众人中选用伊尹为他的相,那些不仁的人就远离了。"

#### 31 迷

仁心的表现, 莫过于爱人。智能的显示, 莫过于知人。 孔子用"提拔正直的人、来领导那些不正直的人、透过上行 下效的感应, 使这些不正直的人, 也逐渐趋向于正直", 使 仁和知结合在一起。先要具有知人之明, 才明白某人正直, 而某人并不正直。然后还要爱人, 让不正直的人, 有机会受 到感应, 而变得正直。爱人的"人"字包含他人和自己, 因 为两者都是人。爱自己和爱他人, 最好同等重视。

子夏更具体指出:舜提拔皋陶.那些和皋陶合不来的不 仁的人,都躲开了。没有躲开的人,也受到皋陶的良好感 应,而趋向于仁德。汤提拔伊尹,也收到同样的效果。

用对人, 自然容易做对事。用错人, 有时对的事也会做 错。要用对人,必须有知人之明,加上仁德的精神。

"爱人"这两个字,在《论语》中,除了《学而篇》 "节用而爱人"之外,只在这一章出现。它和《里仁篇》中 "唯仁者能好人能恶人"的"好人", 意义并不相同。爱人以 所有的人为对象, 好人仅指一部分值得好的人。我们可以说 应该爱所有的人, 却可以好所当好的人。前者是一视同仁的 爱,后者则加以价值的判断。

# 生活智慧

(一) 政治领袖以德行为主,并不是以知识为主。由于

十二:二十二 [建议 『似消极,实际上最有效果。 远离小人,使小人自行改变

以德为主可以感化人,使不正直的也变成正直,不正直的人 不敢亲近,自然离得远远的,更加安全。

- (二) "举直错诸枉",和"举枉错诸直",是互相对待的。正如阴消阳长和阳消阴长一样,都表示好人多了,坏人便少了。而坏人多了,好人自然少了。
- (三) 我们没有办法使好人变成坏人,也不可能将坏人变成好人。只有好人自己想要改变,才会变成坏人。同样只有坏人自己想要变成好人,才有可能改变。教化的功能,即在促使坏人自动变成好人。而好人坚持原则,仍然自动要做好人。

二十三、子贡问友。子曰:"忠告 $^{\circ}$ 而善道 $^{\circ}$ (dǎo)之,不可則止,毋自辱焉。"

# 今 译

子贡请问交友的方法。孔子说: "尽心劝告朋友,好好 开导他。朋友如果不接受,就停止劝导,不要自取其辱。"

# 引 迷

朋友和兄弟不同,只有社会关系而没有血缘关系。彼此 志同道合,当然很好。若是志趣不相投,逐渐疏远,以期好 聚好散。大可不出恶言,而淡然相忘。

但是,既然朋友一场,除了有通财之义以外,还需要互相劝告、勉励。朋友有过错,必须善加劝导,使其改善。朋友欣然接受,彼此的友谊更为加深。如果听不进去,或者心生反感,甚至于激烈抗拒,那也不能勉强,最好适可而止,以免反目成仇。或者恼羞成怒,反而自取其辱。

对待朋友的方式,最合理的应该是热心与漠视并用。先 热心地加以劝告,如果不能接受,不妨冷漠看待,促使其自 己反省。不必穷追猛打,咄咄逼人。否则有时反而引起对方



②道:同『导』。 ①忠告:即尽心劝告朋友向善十二・二十三 [注释] 十二:二十三 [建议

+二:二十四

注释



的强烈不满,岂不是和自己过不去?凡事合理为度,对人忠告也不能例外。

### 生活智慧

- (一)劝告朋友,心须讲求沟通技巧。不能毫无顾虑地有话 直说,使朋友产生误解,以为有意加以挑剔,故意使其难堪。
- (二) 我们常说熟不拘礼,好像熟悉的朋友,可以不讲求礼节。其实不讲究形式,免除一些客套,是可以的。但是提出忠告的时候,基本礼貌还是十分重要。务使被劝告的人,知道我们尊重他、对他好,才肯这样做。
- (三)通常一劝再劝,如果没有效果,就应该暂时停止, 再想想有没有其他的方式,或者更合适的人来劝他。不宜一 而再,再而三,甚至于带有威胁、压迫的口吻,以免逼得太 紧,反而产生误会而很难化解。

二十四、曾子曰: "君子以文<sup>①</sup>会友,以友辅仁<sup>②</sup>。"

# 今 译

曾子说: "君子以礼乐文章来结交朋友,以朋友来辅助 自己培养仁德。"

# 引 迷

君子结交朋友,是为了共同弘扬理想。小人不一样,是 为了吃喝玩乐。我们常说的酒肉朋友,便是小人聚集在一起,很少从事正当的活动,对进德修业,丝毫没有帮助。

君子透过文章学问,来结合某些志同道合的人士。大家 互相尊重,彼此交换读书的心得。借由相互观摩学习,以增 进各人自己的仁德修养。

生活智慧

论

语的

曾子提出以文会友, 也就是结识有益的朋友。然后以友 辅仁、诱讨益友的互动、使自己的仁德获得精进。这是一条 人人都走得通的有效途径, 何乐而不为呢?

### 生活智慧

- (一) 我们想了解一个人, 最好看他结交的是哪一类型 的朋友, 看他平日读些什么书, 再看他休闲时从事什么样的 活动。应该八九不离十,可以做出初步的判断。
- (二) 所交的朋友, 都是因道结合。有共同的理想, 又 能够彼此勉励、互相指点,对于仁德的提升,必然大有帮 助。与朋友共同学习,经常可以获得事半功倍的效果。
- (三) 发现朋友之间,有言不及义的倾向,最好委婉劝 导, 千万不要浪费宝贵的时间。把大家的言行, 都引导到正 道上来,是朋友之间应尽的道义责任。



 赶快想办法加以挽回。 发现有言不及义的

353



THE POE